
RACISM 
and PUBLIC 

POLICY 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Tierras y territorios indígenas: 
discriminación, inequidad 
y exclusión 

 
     Diego A. Iturralde G. 

Durban, South Africa
3 - 5 September 2001

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

United Nations 
Research Institute 
for Social Development 



 2

 
 
 
The United Nations Research Institute for Social Development (UNRISD) is an autonomous agency 
engaging in multidisciplinary research on the social dimensions of contemporary problems affecting 
development. Its work is guided by the conviction that, for effective development policies to be formulated, an 
understanding of the social and political context is crucial. The Institute attempts to provide governments, 
development agencies, grassroots organizations and scholars with a better understanding of how development 
policies and processes of economic, social and environmental change affect different social groups. Working 
through an extensive network of national research centres, UNRISD aims to promote original research and 
strengthen research capacity in developing countries. 
 
Current research programmes include: Civil Society and Social Movements; Democracy, Governance and 
Human Rights; Identities, Conflict and Cohesion; Social Policy and Development; and Technology, Business 
and Society. 
 
A list of the Institute’s free and priced publications can be obtained by contacting the Reference Centre. 
 
 
UNRISD work for the Racism and Public Policy Conference is being carried out with the support of the 
United Nations Department of Economic and Social Affairs. UNRISD also thanks the governments of 
Denmark, Finland, Mexico, the Netherlands, Norway, Sweden, Switzerland and the United Kingdom for 
their core funding. 
 
 
 
 
 

UNRISD, Palais des Nations 
1211 Geneva 10, Switzerland 

 
Tel: (41 22) 9173020 
Fax: (41 22) 9170650 

E-mail: info@unrisd.org 
Web: http://www.unrisd.org 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Copyright © UNRISD. This paper has not been edited yet and is not a formal UNRISD publication. The 
responsibility for opinions expressed in signed studies rests solely with their author(s). No publication or 
distribution of this paper is permitted without the prior authorization of the author, except for personal use. 
 



Tierras y territorios indígenas: discriminación, 
inequidad y exclusióni 

 
Diego A. Iturralde G.ii 

 
Paper prepared for the United Nations Research Institute for Social Development (UNRISD) 

Conference on Racism and Public Policy, September 2001, Durban, South Africa 
 

 

 

Introducción 

En esta contribución examino la relación entre las políticas de control territorial y distribución 
de la tierra y la discriminación contra los pueblos indígenas en América Latina. Me interesa identificar 
las tendencias más generales que gobiernan esta relación y discutir los usos de los conceptos de raza, 
racismo y discriminación étnica para comprender las situaciones actuales y para explorar soluciones. 

Considero que esta temática debe ser entendida desde una comprensión de la naturaleza y 
evolución de la relación entre los pueblos indígenas y el Estado; que su tratamiento debe involucrar y 
distinguir dos asuntos centrales que en muchas ocasiones son confundidos: el control del territorio y la 
propiedad de la tierra; y que es necesario enriquecer el alcance de los conceptos de raza y de racismo. 
Por lo mismo, trato por separado el asunto de los territorios, como un elemento central del proceso de 
formación del Estado y el asunto de las tierras como un elemento de las dinámicas de la economíaiii y 
hago una reflexión sobre sus conexiones con el tema de las fronteras interétnicas, en tanto ambos 
procesos afectan especialmente a los pueblos indígenas y configuran la situación de discriminación 
estructural que prevalece hasta ahora. Propongo utilizar categorías como discriminación étnica, 
desigualdad económica y exclusión política porque creo que hoy día contribuyen a comprender mejor 
estas situaciones que la categoría de raza, si bien reconozco que el concepto de racismo y la idea de 
combatirlo han prestado y prestan un servicio muy importante a la causa de los derechos humanos y la 
democracia y a la organización de las luchas de los sectores sociales discriminadosiv.  

Parto del supuesto teórico de que la formación del Estado es un proceso histórico continuo, 
que supone al mismo tiempo el establecimiento de autoridad política sobre el territorio y sobre la 
población y la apropiación económica de los recursos naturales y del trabajo. La primera cuestión tiene 
que ver con el ejercicio del poder y la necesidad de establecer soberanía respecto de otras entidades 
políticas; la segunda cuestión tiene que ver con la disposición de los recursos como fuente de rentas. 
Al mismo tiempo la subordinación de la población persigue un doble objetivo: desplazar o modificar 
las instituciones políticas originarias y aprovechar la fuerza de trabajo de la población. 

En América este sistema de relaciones - territoriales y demográficas, políticas y económicas - 
requirió desde el principio el establecimiento de una frontera entre la nueva sociedad en formación y 
las sociedades preexistentes en la región; frontera que fue principalmente interétnica y ha estado 
signada por la dinámica de la expansión de una sobre las otras. En algunos momentos a lo largo de la 
historia y en algunos sectores de las dos sociedades esta frontera fue y es comprendida y promovida 
como una frontera racial; pero es fundamentalmente una frontera de identidades, fuertemente 
enraizada en factores sociales como el parentesco y culturales como la lengua. Con el transcurso del 
tiempo han surgido sociedades étnica y culturalmente intermedias, cuyas fronteras son cada vez  mas 
difusas  



 4

Aunque abordo los asuntos antes indicados a partir de algunas tendencias generales para la 
región, creo importante advertir que cuando nos referimos a los pueblos indígenas debemos tener en 
cuenta que se trata de una diversidad de entidades sociales en distintas situaciones. Hay cerca de 
cuatrocientos pueblos indígenas en las Américasv, que hablan sus propias lenguas y conservan, en todo 
o en parte, instituciones sociales y culturales características, se articulan de modos particulares en los 
estados dentro de cuyas fronteras están asentados y son igualmente específicas sus formas de 
vinculación con el resto de la sociedad y con otras culturasvi. También los procesos de formación de 
los estados d la región y sus políticas son diversas y responden tanto a condiciones y dinámicas 
internas como a tendencias internacionales. 

Formación del Estado y territorios indígenas vii 

Los procesos de formación del Estado en la región han sido marcados por el curso de las 
tensiones en la relación entre las sociedades nacionales emergentes y las sociedades indígenas 
preexistentes; estas tensiones giran en torno a la ocupación del espacio y la subordinación de la 
población originaria y provocan el establecimiento y mantenimiento de distancias entre las sociedades 
y entre sus culturas. Como parte de este proceso el Estado en formación, colonial primero y republicano 
después, desarrolla estrategias para eliminar los obstáculos que los pueblos indígenas oponen al régimen 
de ejercicio de la autoridad, a la explotación del trabajo, a la apropiación privada de los recursos y a la 
extracción de la producción social. Al mismo tiempo algunas estrategias se dirigen a preservar 
condiciones mínimas de reproducción de los indígenas en tanto fuerza de trabajo y fuente de tributos. 
Estas políticas fueron y son acompañadas de un discurso que las justifica y reproduce ideológicamente: la 
construcción de la nación, entendida a la vez como proyecto de unidad política y económica y como 
propuesta de homogeneización social y cultural. El estilo de estas estrategias ha variado histórica y 
regionalmente en cuanto a su forma, pero en el fondo oscila entre el exterminio y la transformación 
forzada de la sociedad y la cultura indígenas. Substancialmente estas políticas se han caracterizado por la 
intolerancia de cualquier heterogeneidad cultural que obstaculice la formación del mercado interno o le 
dispute a la nación la legitimidad para ejercer la hegemonía sobre la totalidad social.   

Las instituciones coloniales tempranas - como los pueblos de indios, las reducciones, las 
encomiendas, las mitas (las semarias en colonias de Portugal) - se establecieron para organizar las 
relaciones - territoriales y demográficas, políticas y económicas – entre la sociedad emergente y las 
sociedades originarias. Estas formas dieron origen a las instituciones de gobierno colonial que 
ordenaron el control político-territorial (los virreinatos, las audiencias, las capitanías) y a las 
instituciones económicas que organizaron la distribución de la tierra y el trabajo (haciendas, minas y 
obrajes).Entre estas dos esferas se generó y creció un nexo eminentemente tributario.  

La independencia aceleró los procesos de subordinación de la población indígena y de 
eliminación de sus formas de organización política y la ampliación del ejercicio de la  autoridad sobre 
el territorio. En las regiones nucleares como los altiplanos de Mesoamérica y los Andes y algunos 
puertos marítimos, este proceso se completó más temprano, mientras en las tierras bajas tropicales fue 
tardío y se realizó mediante delegación a terceros (misioneros, propietarios, colonizadores). En las 
selvas tropicales de la región la consolidación del control militar y administrativo por parte del Estado, 
así como su aprovechamiento económico, ocurrió apenas en la segunda mitad del siglo XX., Porque en 
la práctica este proceso estuvo basado en declaraciones legales y acuerdos diplomáticos, más que en 
una ocupación real del territorio. 

En las tierras altas más densamente ocupadas y con mayores competencias por el suelo, esta 
situación es altamente dependiente del régimen de propiedad. En las tierras bajas donde el acceso a 
amplios espacios de sobrevivencia estuvo librado a las dinámicas interétnicas, la problemática de las 



 5

concesiones estatales, la regulación de la propiedad y la protección ambiental surgen frete a la presión 
de la colonización y de los procesos extractivos a gran escala. 

En este contexto la relación entre los pueblos indígenas y los estados nacionales ha sido una 
relación de frontera territorial interna y, aunque la forma de estas relaciones y la naturaleza de estas 
fronteras han variado a lo largo del tiempo, medio milenio después del contacto las distancias sociales 
y culturales se mantienen y se reproducen, involucrando por una parte al conjunto de la sociedad que 
se considera unitaria y nacional y se organiza bajo el signo del Estado y por la otra a los pueblos 
indígenas que demandan ser reconocidos como distintos y autónomos y persisten en reclamar derechos 
sobre los territorios en tanto espacios de ejercicio de la autoridad. 

La problemática territorial indígena ha sido tratada de diversas maneras a lo largo de la 
historia y según sean los países o regiones. Cabe distinguir tres tendencias de este tratamiento: la 
ocupación del territorio por la fuerza, incluyendo la reducción de la población originaria y la 
sustitución por colonos; la reducción de los pueblos indígenas a entidades políticas subordinadas al 
Estado que viabilizan su articulación subordinada con las demás entidades al interior de la nación; y la 
reservación de espacios territoriales dentro de los cuales los pueblos pueden organizar con relativa 
independencia su vida social y cultural y pueden mantener en cierta medida sus propias instituciones 
políticas. 

Durante la conquista, la colonia y la vida independiente se dan campañas de exterminio. 
Algunas de éstas están claramente ligadas a los procesos de formación del Estado moderno, como por 
ejemplo la Campaña del Desierto en Argentina, las prolongadas guerras contra el pueblo Mapuche en 
el sur de Chile, la Guerra de Castas en Yucatán y más recientemente la prolongada Guerra Civil en 
Guatemala. Otros eventos militares que enfrentaron a los países latinoamericanos por asuntos de 
fronteras, como la Guerra entre Paraguay y la Triple Alianza, la Guerra del Chaco (Paraguay-Bolivia), 
la Guerra del Pacífico (Chile-Bolivia-Perú) y las reiteradas confrontaciones fronterizas entre Perú y 
Ecuador, dieron también como resultado la ocupación por parte del Estado y del Ejército de zonas 
apartadas que permanecían bajo control predominantemente indígena. 

A lo largo de la Colonia la reducción de los indígenas en pequeños pueblos, misiones y 
comunidades como territorios dentro de las cuales continuaron operando sus propias dinámicas de 
autoridad y sus prácticas culturales, fueron formas de encapsulamiento que operaron como 
mecanismos de control político y económico. Con modificaciones formales estas políticas siguieron en 
uso hasta las reformas liberales y algunas permanecieron vigentes o fueron reinstaladas en la primera 
mitad del siglo XX. De cualquier manera estos espacios indígenas se fueron fragmentando, se debilitó 
hasta desaparecer la capacidad de autoridad interna y se impuso progresivamente la autoridad 
gubernamental. Como se verá mas adelante este proceso de desterritorialización progresiva del mundo 
indígena afecta principalmente a los pueblos en las tierras altas y es complementario de las políticas 
agrarias (de tierras y de mano de obra). Es también una forma de consolidación del  Estado como 
entidad territorial que alcanza su límite superior en la época de las reformas agrarias. 

La tercera tendencia - a la reservación de territorios - se dio de hecho en las tierras bajas y 
selváticas, extensas y con baja densidad poblacional, donde la ocupación temprana es principalmente 
de enclave por lo que los pueblos indígenas de esas regiones permanecieron por mucho tiempo no 
contactados y conservaron en la práctica el control sobre porciones importantes de sus territorios 
tradicionales de sobrevivencia. El contacto y por tanto los conflictos se intensificaron más tarde, por la 
colonización, la concesión de licencias para actividades extractivas (petróleo, madera, minas), la 
generalización de la crianza de ganado y el establecimiento de cosechas comerciales (soja, té, palma). 
Esa autonomía creativa; por aislamiento, se viene perdiendo progresivamente, si bien en años más 



 6

recientes los estados tienden a adoptar algunas medidas de preservación de tales territorios como áreas 
indígenas por diversas razones.  

Cambios recientes en los textos constitucionales y legales de varios países latinoamericanos 
reconocen en alguna medida principios de territorialidad indígena. Unos se limitan a reconocer, bajo 
diversas denominaciones, aquellas porciones mas o menos extensas que han sido tradicionalmente 
ocupadas por los indígenas, cuya posesión se propone proteger de la presión externa mediante 
demarcación y titulación. Las constituciones de Argentina y Paraguay lo hacen de manera declarativa; 
las de Brasil, Bolivia y Perú son más concretas en las formas de protección, pero en todos los casos se 
trata de un traslado y ampliación de las normas y las políticas sobre tierras y sobre propiedad 
colectiva. Los regímenes constitucionales de Colombia (Entidades Territoriales), Ecuador 
(Circunscripciones Indígenas) y Panamá (Comarcas) van más allá de asegurar el acceso a las tierras y 
otros recursos renovables y establecen principios de jurisdicción y competencia propios dentro de los 
territorios indígenas, lo que da a estos un carácter político, más que agrario. El régimen de autonomía 
de la Costa Atlántica de Nicaragua es indudablemente el que enfrenta de manera más integral la 
problemática política y territorial de una región multiétnica. 

Esta evolución reciente de las políticas de reconocimiento territorial responde a la presión de 
los pueblos indígenas, quienes han protagonizado importantes marchas y movilizaciones para 
reclamarlos y a la necesidad de los gobiernos de atender problemas de impacto social y ambiental 
precipitados por factores como el desarrollo vial, la generación de hidroelectricidad y la penetración 
del turismo. Estas medidas influidas por la discusión y adopción del texto del Convenio 169 de la 
Organización Internacional del Trabajo y otros instrumentos internacionales, que aproximan las 
definiciones de tierras y territorios e introducen el concepto de pueblos indígenas, elementos que 
juntos contribuyen notablemente a prefigurar la idea de territorio en su sentido político. Son 
importantes también los esfuerzos de la comunidad internacional por inducir y financiar procesos de 
aseguramiento territorial en regiones ambientalmente muy frágiles, ocupadas por pueblos indígenas.. 
En la Amazonia se suma además la búsqueda de mecanismos para amortiguar los efectos del combate 
contra los cultivos, la transformación y tráfico de hoja de coca y del enfrentamiento con fuerzas 
militares irregulares. 

Por último cabe resaltar la emergencia de una nueva dinámica, que no tiene que ver 
directamente con el uso de los recursos sino con reformas al régimen de división y organización 
territorial de la administración estatal, ligadas a los procesos de descentralización y transferencia de las 
funciones públicas. Allí donde estos procesos se están llevando hasta el nivel municipal (o aun a 
niveles más desagregados) pueden resultar en un fortalecimiento de las competencias en el nivel local, 
definido sobre una base territorial, creando oportunidades para que sociedades locales - como las 
indígenas - reasuman ciertos grados de control político territorial. Probablemente este es el principal 
sentido que tienen la creación de las entidades indígenas ya mencionadas en Colombia, Ecuador y 
Bolivia, medidas que en algunos casos implican además reformas electorales que aumentan la 
incidencia de las comunidades locales en la selección de sus propias autoridadesviii. 

Los indígenas americanos lucharon siempre por la preservación de sus territorios, no 
únicamente como un medio de vida material, sino en el sentido de espacio simbólico y político de sus 
identidades. Una buena parte de los levantamientos y rebeliones indígenas que han sido documentadas 
por los etnohistoriadores persiguieron restituir la dignidad y competencia de sus autoridades propias y 
representaron reacciones a la intromisión de los gobiernos nacionales en sus territorios y sus asuntos 
locales. La larga lista de cruentos enfrentamientos con los indígenas de las tierras tropicales durante la 
colonia y buena parte de la época independiente deben ser vistos como episodios de invasión y defensa 
de territorios, ligados a la perturbación y preservación real y simbólica de espacios de poder, más que 
a disputas por recursos. 



 7

Hoy en día, prácticamente agotada la posibilidad de luchar por la restitución y redistribución 
de las tierras, los movimientos indígenas vuelven a plantear la reivindicación del territorio, cada vez 
con un énfasis más claro en el sentido político y simbólico que este ha tenido o ha adquirido para su 
cultura. Tal como se puede apreciar en las demandas y movilizaciones recientes de los pueblos 
indígenas de Bolivia, Chile, Ecuador y México entre otros, sus plataformas incluyen el tema territorial 
como un elemento de la demanda de autonomía, de la misma manera que incluyen temas relacionados 
con el ejercicio de la autoridad propia, la supremacía de los usos y costumbres locales sobre las leyes 
nacionales y la posibilidad de resolver sus asuntos conforme a sus propios sistemas de administración 
de justicia. 

Tierras indígenas y economías nacionales ix 

La historia de las políticas sobre las tierras indígenas se suele caracterizar en razón de las 
grandes épocas de la historia política de la región: la colonia, la independencia, la reforma agraria y la 
modernización del último cuarto del siglo XX. Dentro de este esquema general me parece relevante 
tomar en cuenta la propuesta de J. Aylwin de poner atención sobre la situación prevaleciente en la 
época precolombina para reconocer los modelos indígenas de ocupación y relacionarlos con las 
prácticas consuetudinarias contemporáneas y por su recurrente utilización como argumento en las 
reivindicaciones de los movimientos indígenas (Aylwin, 2001: 21 y ss); igualmente considero útil 
asumir las subdivisiones que hacen Plant y Hvalkof (2001: 6 - 12) del primer tramo de vida 
republicana en un período caracterizado por las reformas liberales y otro por el proteccionismo 
indigenista, y del período de las reformas agrarias en dos momentos: el de su implantación y el de su 
agotamiento y decadencia.  

El último período, emergente, comprende importantes innovaciones en las normas y en las 
estrategias impulsadas por los organismos normativos y financieros internacionales, reformas 
constitucionales, nueva legislación especializada y puesta en marcha de programas de titulación y 
regularización de tierras en un buen número de países. Este momentum está fuertemente caracterizado 
por la revitalización de las identidades indígenas, el fortalecimiento de sus organizaciones y la 
emergencia de movimientos que reivindican autonomía y territorialidad como he señalado antes. 

El examen de estas políticas también requiere distinguir dos grandes ecotipos de ocupación y 
aprovechamiento, según se trate de tierras altas en las que se han desarrollado lo que varios autores 
denominan una agricultura y una economía vertical e intensiva, como por ejemplo en los Andes y 
Meso América; o de tierras bajas y tropicales, como por ejemplo en el Chaco, la Amazonia, la 
Lacandonia o la costa del Caribe continental, en las cuales predomina una economía hortícola/forestal, 
horizontal y extensivax. A grandes rasgos esta distinción se corresponde con la diversidad 
contemporánea de los pueblos indígenas entre sí, con las diferentes dinámicas de relación entre los 
pueblos indígenas y los Estados nacionales a lo largo de la historia y, evidentemente, con variaciones 
importantes en las políticas sobre tierras. El mayor porcentaje de población indígena está asentado en 
las tierras altas y muestra una larga tradición de integración al mercado y la vida nacional. La mayor 
diversidad étnica y cultural se encuentra entre los pueblos de las tierras bajas, principalmente de la 
cuenca amazónica, donde la historia del contacto es más reciente. 

Una tercera caracterización importante se relaciona con el régimen de tenencia que han 
favorecido las políticas públicas: individual o colectivo. Este asunto ha animado el debate académico y 
político por mucho tiempo y es un elemento muy importante de la reivindicación indígena 
contemporánea. Existe la idea ampliamente generalizada de que la propiedad indígena sobre la tierra 
ha sido tradicionalmente colectiva y que la modernización capitalista ha presionado permanentemente 
para individualizarla, con el objeto de servir a las dinámicas del mercado. Esta convicción es 
expresada fuertemente por los líderes de la mayoría de los movimientos campesinos desde la década 



 8

de mil novecientos sesenta y la utilizan actualmente los movimientos indígenas para oponer resistencia 
a los programas de titulación y regularización individual de las tierras; al mismo tiempo este 
colectivismo agrario ha sido señalado como un obstáculo permanente para la modernización de las 
pequeñas explotaciones agrícolas y su plena inserción en las economías nacionales. Algunas 
discusiones recientes ponen en duda esta pretendida prevalencia histórica de la propiedad colectiva en 
el mundo indígena, pero todos coinciden en que las economías domésticas indígenas, cualquiera que 
sea el régimen legal de tenencia, necesitan de un ambiente comunitario que asegure el uso de las 
parcelas, los mecanismos de intercambio y agregación temporal de trabajo basados en usos 
alternativos de las tierras y del trabajo - como el arrendamiento y la aparcería-, y el acceso compartido 
a recursos claves como el agua, los bosques y las áreas de pastoreo en las tierras altas, o aquellas que 
solo se pueden aprovechar colectivamente o son muy frágiles, en las tierras bajas tropicalesxi. De 
cualquier manera los arreglos colectivos para producir y manejar sosteniblemente los recursos son una 
característica persistente de las culturas indígenas y de sus economías y el tratamiento de este 
elemento en las políticas es muy relevante para ellos. 

La evolución de las políticas sobre tierras está fuertemente ligada a la historia económica de 
los países de la región, en la cual han jugado un papel muy importante en la formación del mercado 
interno y su dinamización. Las principales variaciones, desde la colonia, pueden ser comprendidas a 
partir de las diversas formas de inserción de las economías nacionales emergentes en los mercados 
globales, arrastrando desde el principio una tensión entre éstas y las economías locales indígenas.  
Tales variaciones, como lo han indicado Plant y Hvalkof (2001: 13 a 15) se mueven dentro de tres 
enfoques: el primero es un enfoque de protección, que busca sustraer las tierras indígenas de las 
dinámicas del mercado. El segundo es un enfoque de derechos, que reconoce formas preferentes o 
especiales de acceso a la tierra para los indígenas. El tercero es un enfoque ambiental o ecológico, que 
atribuye a los indígenas un rol importante en la protección del medio ambiente. 

El enfoque de protección de las tierras indígenas se ha llevado a la práctica poniendo 
restricciones a la posibilidad de transferirlas tres maneras: una muy generalizada en la región y todavía 
vigente en muchos países, consiste en la declarar (en la Constitución y en las leyes) que las tierras de 
los indígenas  son no enajenables y no embargables, implicando que su propiedad no es transferible, 
pero además que no puede ser objeto de ninguna operación que limite o ponga en riesgo la posesión o 
la propiedad. Figuras legislativas especiales que cumplen este propósito han existido desde la época 
colonial y algunas existen todavía, como el Solar Campesino (Bolivia), la Pequeña Propiedad Agraria 
(México) o la Dotación de Reforma Agraria (Ecuador).  

Una segunda manera de protección, más institucionalizada, dota a las tierras indígenas de un 
carácter colectivo que además de limitar las eventuales transferencias de la tierra, establece un sistema 
de control social sobre las mismas, para resolver dinámicas internas de tenencia y evitar a los extraños. 
Tal es el caso del régimen histórico de comunidades indígenas y de instituciones vigentes actualmente 
como las Tierras Comunitarias de Origen (Bolivia), el Resguardo (Colombia), la Reserva Indígena 
(Costa Rica), el Ejido (México) y diversas modalidades de Comunidad Campesina y de Comunidad 
Nativa (Perú, Nicaragua, Guatemala). En estos casos el enfoque de protección muestra algunos 
elementos del enfoque de derechos, como lo indicaré más adelante.  

La tercera manera de proteger las tierras indígenas consiste en reservar su dominio para el 
Estado, establecer restricciones o condiciones para su disposición y otorgar el disfrute a la población 
originariaxii. Así lo dispone actualmente la Constitución de Brasil, la que además establece un sistema 
de control legislativo muy fuerte sobre la capacidad del gobierno de comprometerlas. En otros países 
algunas tierras y otros recursos - como los páramos, los bosques, las selvas tropicales y el agua para 
riego -, han sido puestas bajo propiedad pública y su utilización es adjudicada a las comunidades 

预览已结束，完整报告链接和二维码如下：
https://www.yunbaogao.cn/report/index/report?reportId=5_21526


