Islamisme et pauvreté dans le
monde rural de I'Asie centrale
post-sovietique

Vers un espace de solidarité islamique?

Habiba Fathi

Société civile et mouvements sociaux Institut de recherche
Document du programme no. 14 des Nations Unies pour
novembre 2004 le développement social




Ce Document du programme de I'Institut de recherche des Nations Unies pour le développement social (UNRISD) a été
produit avec le soutien de I'Organisation des Nations Unies pour I'alimentation et I'agriculture (FAO), et du budget
général de IInstitut. L'UNRISD remercie les principaux donateurs a son budget général—le Danemark, la Finlande, le
Mexique, la Norvege, le Royaume-Uni, la Suéde et la Suisse—du soutien qu'ils apportent a ses activités.

Copyright © UNRISD. De courts extraits de cette publication pourront étre reproduits, sans altération et sans autorisa-
tion, sous condition que leur source soit mentionnée. Toute demande d‘autorisation de reproduction ou de traduction,
devra étre adressée a I'UNRISD, Palais des Nations, 1211 Geneéve 10, Suisse.

Les appellations employées dans la présente publication et la présentation des données qui y figurent nimpliquent de la
part de I'UNRISD ni de la FAO aucune prise de position quant au statut juridique des pays, territoires, villes ou zones,
ou de leurs autorités, ni quant au tracé de leurs frontiéres ou limites.

La responsabilité des opinions exprimées est celle de I'auteur et leur publication ne reflete pas nécessairement le point
de vue de 'UNRISD, ni de la FAO.
ISSN 1020-8178



Table des matieres
Abréviations

Summary/Résumé/Resumen
Summary
Résumé
Resumen

Introduction

La paupérisation du monde rural
Les particularités de la famille centre-asiatique
Les stratégies de survie et d’entraide dans le réseau familial
Les facteurs d'exclusion sociale

L'Islam d'Asie centrale: De l'institutionnalisation a la mobilisation
Lislam d'Etat
L'islam non normatif
L'impact de l'islamisme sur les ruraux

Réseaux, solidarités et justice dans les territoires de Dieu
L'intégration des u/émas aux lois du marché
Le role des mollahs fermiers dans le jeu économique: Entre loyauté et retrait
Les formes islamiques de soutien aux pauvres
Mollahs et rais: Des protecteurs rivaux ou alliés?

Conclusion

Bibliographie

Documents du programme de 'UNRISD Société civile et mouvements sociaux

Tableau
Comparaison des principales caractéristiques des mollahs fermiers dans les trois pays d'Asie centrale

o N N

12
12
14
20

22
22
26
28
31

33

39

41

26



Abréviations

CEI
IFEAC
0OCI
ONG
ONU
OSCE
PC
PRI
URSS
us
USAID

Communauté des Etats indépendants

Institut frangais d'étude sur I'Asie centrale

Organisation des conférences islamiques

Organisation non gouvernementale

Organisation des Nations Unies

Organisation pour la sécurité et la coopération en Europe
Parti communiste

Parti de la renaissance islamique

Union des républiques socialistes soviétiques

Etats-Unis

Agence des Etats-Unis pour le développement international



Summary/Résumé/Resumen

Summary

This study seeks to show how rural notables (including those who identify with a fundamen-
talist form of Islam) have formed local networks, linked with other politically and economically
based Islamic religious organizations and non-governmental organizations operating domesti-
cally and abroad, to work to reduce poverty in their villages through a revival of traditional
forms of Islamic solidarity. These efforts are redefining the social environment for an Islamic
population that feels abandoned by the state and faces increasing prospects of poverty. The
emergence of these Islamic networks, which compete with central governments to control their
societies, is rooted in the authoritarian political regimes of post-Soviet Central Asia, where au-
thoritarianism is a characteristic of traditional societies in which the teacher-disciple relation-
ship is still a prominent feature of the Islamic mystique.

The study, based on data from various field surveys conducted primarily during the summer of
2002 in three central Asian countries —Uzbekistan, Tajikistan and Kyrgyzstan—covers three main
topics. First is the issue of rural impoverishment, examined through the lens of “families” in tra-
ditional Central Asian societies. Here, it is worth noting that the end of the Soviet system and the
introduction of market principles occurred in a troubled social and economic environment. De-
spite the socioeconomic crisis, the major international organizations pressured the independent
Central Asian states to transform their societies, a process that included land privatization. The
crisis revealed the vulnerability of rural households and of certain social groups, including young
people, whose living conditions were deteriorating rather than improving. This setting provided
the essential prerequisites for the Islamic movement. During this period of socioeconomic change,
the extended-family model prevalent in rural areas of Central Asia re-emerged —not out of a de-
sire to revive tradition, but rather because this approach provided the best key to survival. The
“return” of polygamy in both rural and urban areas is perceived as a source of “revenue”, inas-
much as it allows a divorced woman or a single mother to be provided for by an already married
man. Also bearing on this situation is the privatization of land, which has a direct effect on family
structure and the management of household finances. At the same time, the size of rural house-
holds makes the task of survival particularly challenging. It is against this background that one
must view the inclination of some rural households to seek refuge in Islam, an act that is less a
demonstration of ideological conviction than an expression of dissatisfaction.

Second, the study examines the dynamics by which the sense of exclusion felt by rural Islamic
populations of Central Asia can impel them to join the Islamic movement. It provides a typol-
ogy of Central Asian Islam, dividing the religion into state Islam, non-traditional Islam and
radical Islam, with the latter divided, in turn, into a number of different movements, of which
some, such as the Tajik Islamic Renaissance Party, the Islamic Movement of Uzbekistan and
Hizb ut-Tahrir, are banned. The study goes on to consider the impact of Islam on rural popula-
tions. This environment is conducive to the growth of the Islamic movement, given that the
high degree of disorganization in production and in the management of economic resources—a
consequence of privatization policies that exist on paper only—is felt directly. Islamic funda-
mentalists — particularly the clandestine Hizb ut-Tahrir militants, whose strong emergence coin-
cided with the weakening of the Islamic Movement of Uzbekistan forces at the time of the
American response in 2001 —are quick to address the rural population’s demands for divine
justice. In doing so, however, they face competition from the mullahs, including the official mul-
lahs who make up the core of the local notables and who, though not themselves adherents of a
fundamentalist Islam, engage in a highly conservative rhetoric.

The third focus of the study concerns the activities of these different mullahs. They are organized
in local networks, forming a true clan culture in the sense of Ibn Khaldun (acabiyya). A number
of these have had access to land as a result of their clientist networks. A brief comparative ex-
amination of the status of land reform in the three countries shows that land has primarily been
distributed to prominent figures in the community, all heads of family, some of whom are also



religious figures. With the exception of the notables, most do not manage to participate in the
market, due to severe constraints—such as the persisting interventionist role of the state in Uz-
bekistan and Tajikistan, and the struggle to meet basic survival needs. It is clear that local politi-
cal officials rely on the traditional social system to carry out the reforms dictated “from above”,
preferring to deal directly with those who hold power, such as the mullahs. These mullahs, who
not so long ago were themselves farmers, have developed ways of helping the poor—a strategy
consistent with the spirit of the Islamic religion —most notably through various forms of char-
ity, such as zakat. In reality, however, they are merely exploiting the prevailing confusion and
sense of injustice, offering up Islamic solidarity as a balm. These disadvantaged Islamic popula-
tions, having benefited from the aid, willingly adopt the religious ideals being promoted, in
what is perceived as an effort to return the favor. In this way, aid to those most in need creates a
relationship between the official mullahs and the leaders of the restructured agricultural organi-
zations (rais). This phenomenon is illustrated by the cases of two rural Tajik localities (near
Gharm and Hissar), which highlight the complex political game in which religious figures and
those who hold political and economic power confront one another in a struggle to control the
wealth of the state and the trust of the people.

Habiba Fathi is a researcher at the French Institute of Central Asian Studies (IFEAC) in Tashkent,
Uzbekistan. This paper was prepared under the UNRISD project on Evolving Agricultural Struc-
tures and Civil Society in Transitional Countries: The Case of Central Asia, which was carried out
between 2002 and 2003. The project was implemented in close collaboration with the Food and
Agriculture Organization of the United Nations (FAO). Santiago Funes, then Director of the Rural
Development Division, initially sponsored the project, and David Palmer from the Land Tenure
Service helped to ensure liaison. At UNRISD, the project was led by Kléber B. Ghimire, with re-
search assistance from Francesca Bossano, Lucy Earle and Behzod Mingboev, and secretarial as-
sistance from Anita Tombez.

Résumé

Cette étude vise a montrer comment des notables ruraux, y compris ceux se réclamant de
I'islamisme, organisés en réseaux locaux, eux-mémes connectés a d’autres réseaux nationaux
fondés sur le politique ou l'économique et extérieurs (organisations religieuses ou ONG
islamiques), cherchent a réduire la pauvreté dans leur propre village en réactivant des formes
traditionnelles de solidarité islamique. Ils proposent en effet un encadrement de 1'espace social
destiné a une population musulmane qui se sent délaissée par I'Etat et qui est en voie de
paupérisation. Le succeés de la mise en place des réseaux de solidarité islamique qui rivalisent
avec le pouvoir central en se disputant le contréle de la société tire ses racines dans le systeme
politique autoritaire des pays de 1’Asie centrale post-soviétique, schéma caractéristique des
sociétés traditionnelles encore trés marquées par la relation entre maitre et disciple prévalant
dans la mystique musulmane.

L’étude s’appuie sur des données tirées de diverses enquétes de terrain menées essentiellement
durant I’été 2002 dans trois pays d’Asie centrale: I'Ouzbékistan, le Tadjikistan et le Kirghizistan.
Elle est organisée autour de trois themes. Le premier theme est consacré a la paupérisation du
monde rural a travers ’objet “famille” dans les sociétés traditionnelles centre-asiatiques. Il n’est
pas sans intérét de rappeler que la sortie du systéme soviétique et l'introduction des lois du
marché se produisent dans un environnement social et économique déstructuré. En dépit d'une
crise socio-économique, les grandes instances internationales poussent les Ftats indépendants
d’Asie centrale a transformer leurs sociétés suivant différentes étapes dont I'une d’entre elles
porte sur la politique de privatisation de la terre. Cette crise socio-économique a révélé au grand
jour la vulnérabilité des ménages ruraux et de certains groupes sociaux comme, par exemple,
les jeunes qui voient leurs conditions de vie non pas s’améliorer mais, au contraire, se détériorer
et qui fournissent 1'essentiel de la contestation islamique. En période de transformations socio-
économiques, on note que le modéle de la famille élargie, majoritaire dans les campagnes
centre-asiatiques, refait surface non pas par souci de “retraditionnalisation” mais plutot parce



qu’il permet de développer des logiques de survie. La polygamie, dont le “retour” est
également observé tant a la campagne qu’a la ville, est elle-méme percue comme une forme de
“revenus” dans la mesure ot elle permet a une femme divorcée ou laissée seule avec ses enfants
d’étre prise en charge par un homme déja marié. La privatisation de la terre a une incidence
directe sur l'organisation des formes de familles et de la gestion de leur économie domestique.
L’importance de la taille des ménages ruraux rend particuliérement difficile la course a la
survie. Et, c’est ce qui incite certains de ces ménages ruraux a se réfugier dans I'islamisme non
pas par conviction idéologique mais plutét pour exprimer leur mécontentement.

Le deuxieme theme de I'étude s’interroge sur l'islam centre-asiatique et cherche a montrer
comment l'exclusion d’une population musulmane issue du monde rural peut la faire basculer
dans la mobilisation islamique. Aprés avoir dressé une typologie de I'islam centre-asiatique qui
est divisé entre un islam d’Etat, un islam non normatif et un islam radical lui-méme divisé en
plusieurs tendances dont certaines sont illégales (Parti de la renaissance islamique tadjik, le
Mouvement islamique d’Ouzbékistan et le Hizb ut-Tahir), une attention particuliére sera portée
a I'impact de I'islamisme sur les ruraux. Le monde rural offre un terrain favorable au dévelop-
pement de la contestation islamique parce qu’il est directement touché par la désorganisation
du systeme de production et de gestion des ressources économiques, conséquence de la priva-
tisation qui, au demeurant, n’existe que sur papier. Les islamistes, notamment les militants clan-
destins du Hizb ut-Tahrir, devenus extrémement actifs depuis I'affaiblissement des troupes du
Mouvement islamique d’Ouzbékistan lors de la riposte américaine en 2001, ambitionnent
désormais de répondre aux attentes des ruraux en quéte d'une justice de Dieu. Toutefois, ils
sont concurrencés dans cette entreprise par des mollahs, y compris des mollahs officiels, qui cons-
tituent le corps des notabilités locales et qui, eux, méme s’ils ne se réclament pas de I'islamisme,
ont un discours trés conservateur.

Le troisieme théme examine justement l’action de ces divers mollahs organisés en réseaux locaux
et qui forment une véritable culture de clan dans le sens ou I'entend Ibn Khaldun (acabiyya). En
effet, plusieurs d’entre eux ont eu acces a la terre grace a leurs réseaux clientélistes. Apres un
bref examen de I'état des réformes agraires dans les trois pays étudiés dans une perspective
comparative, on en déduit que la terre a été principalement distribuée a des hommes de
confiance, tous chefs de famille, dont des personnalités religieuses. La plupart d’entre eux, a
I'exception sans doute des notables, ne parviennent pas a intégrer le marché en raison des
lourdes contraintes qui pésent sur eux, comme, entre autres, le role encore interventionniste de
I'Etat (Ouzbékistan, Tadjikistan) et se “débrouillent” pour assurer leur propre consommation
alimentaire. On s’apercoit que les autorités politiques locales s’appuient sur des sociabilités
traditionnelles pour mener la politique de réformes dictée “par le haut”, préférant directement
traiter avec des hommes de pouvoir, tels que les mollahs. Ces mollahs ont récemment eu le statut
de fermiers et se mettent a déployer des formes de soutien aux pauvres, stratégie qui s'inscrit
dans l'esprit de la religion musulmane, notamment par l'observance d’auménes diverses,
comme, par exemple, la zakat. Mais en réalité, ceux-ci ne font qu’exploiter leur situation de
désarroi et de révolte contre l'injustice en leur offrant des espaces de solidarité islamiques. En
échange de ce soutien, ces populations musulmanes déshéritées n’hésitent pas a adhérer a leurs
idéaux religieux, ce qui est percu comme un contre-don. L’aide aux plus défavorisés découle
aussi des rapports entre mollahs officiels et présidents des structures agricoles réorganisées
(rais). Cela est notamment illustré par deux cas de figure observés dans deux localités rurales
situées au Tadjikistan (prés de Gharm et Hissar) et qui mettent ainsi en relief le jeu politique
complexe dans lequel les religieux et les représentants du pouvoir politico-économique peuvent
s’affronter pour le controle des richesses de I'Etat et la croyance des hommes.

Habiba Fathi est chercheuse a 1'Institut frangais d’études sur 1’ Asie centrale (IFEAC) a Tashkent,
Ouzbékistan. Ce rapport a été préparé dans le cadre du projet de 'UNRISD sur I’Evolution des
structures agricoles et la société civile dans les pays en transition: Le cas de I’Asie centrale. Ce
projet, mené entre 2002 et 2003, a été mis en oeuvre en étroite collaboration avec I'Organisation
des Nations Unies pour l'alimentation et I'agriculture (FAO). Lorsque le projet a débuté, il a
recu un soutien financier de Santiago Funes, alors Directeur de la Division du développement



rural. David Palmer, du Service des régimes fonciers nous a alors aidé a maintenir la liaison. A
I'UNRISD, le projet a été dirigé par Kléber B. Ghimire avec I'aide de Francesca Bossano, Lucy
Earle, Behzod Mingboev et Anita Tombez.

Resumen

Este estudio tiene por objeto revelar cémo algunos ciudadanos importantes del medio rural (nota-
bles rurales), incluidos aquellos que se identifican con el islamismo, organizados en redes locales,
conectadas a su vez con otras redes nacionales basadas en principios politicos o econémicos, y con
redes exteriores (organizaciones religiosas u ONG islamicas); se esfuerzan por reducir la pobreza
en sus propias aldeas a través de la reactivacion de formas tradicionales de solidaridad isldmica.
Proponen una supervision del espacio social destinado a una poblacién musulmana que se siente
abandonada por el Estado y que estd empobreciéndose progresivamente. El éxito del estableci-
miento de redes de solidaridad islamica que rivalizan con el poder central, al disputarse el control
de la sociedad, tiene sus raices en el sistema politico autoritario de los paises del Asia central post-
soviética, esquema caracteristico de las sociedades tradicionales atin muy marcadas por la relacion
entre maestro y discipulo que prevalece en la mistica musulmana.

El estudio se basa en los resultados de diversas encuestas en campo realizadas fundamental-
mente en el verano de 2002 en tres paises de Asia central: Uzbekistan, Tayikistan y Kirguistan.
Se organiza en torno a tres temas. El primer tema est4 dedicado al empobrecimiento progresivo
del medio rural, a través del estudio de la “familia” en las sociedades tradicionales centroasiati-
cas. Conviene recordar que la salida del sistema soviético y la introduccién de las leyes del mer-
cado se producen en un entorno social y econémico desestructurado. A pesar de una crisis so-
cioeconémica, las grandes instancias internacionales obligan a los Estados independientes de
Asia central a transformar sus sociedades siguiendo diferentes etapas, una de las cuales se re-
fiere a la politica de privatizacion de la tierra. Esta crisis socioeconémica revelé ampliamente la
vulnerabilidad de los hogares rurales y de ciertos grupos sociales como, por ejemplo, los jove-
nes, conscientes de que sus condiciones de vida no sélo no mejoran, sino que se deterioran, y
que constituyen el ndcleo de la oposicién islamica. En un periodo de transformaciones socioe-
conémicas, se observa el resurgimiento del modelo de la familia ampliada, mayoritario en el
entorno rural centroasiatico, no tanto por la preocupacién por la “retradicionalizacién”, sino
porque este modelo permite desarrollar una légica de supervivencia. La poligamia, cuyo “re-
greso” se observa tanto en la ciudad como en el campo, se percibe como una forma de “ingre-
sos”, en la medida en que permite que una mujer divorciada o abandonada con sus hijos pueda
estar a cargo de un hombre casado. La privatizacién de la tierra tiene consecuencias directas en
la organizacién de las formas de familia y en la gestién de su economia doméstica. El tamafio de
las familias rurales dificulta particularmente la lucha por la supervivencia. Y esto es precisa-
mente lo que incita a algunas de estas familias rurales a refugiarse en el islamismo, no tanto por
conviccién ideolégica, sino para expresar su descontento.

s OER, SRSy snanT: B

ey

https://www.yunbaogao.cn/report/index/report?reportld=5 21353



