
Islamisme et pauvreté dans le 
monde rural de l’Asie centrale 

post-soviétique 
Vers un espace de solidarité islamique? 

 
Habiba Fathi 

 

Société civile et mouvements sociaux 
Document du programme no. 14 
novembre 2004 

Institut de recherche 
des Nations Unies pour 

le développement social 



 
 

Ce Document du programme de l’Institut de recherche des Nations Unies pour le développement social (UNRISD) a été 
produit avec le soutien de l’Organisation des Nations Unies pour l’alimentation et l’agriculture (FAO), et du budget 
général de l’Institut. L’UNRISD remercie les principaux donateurs à son budget général—le Danemark, la Finlande, le 
Mexique, la Norvège, le Royaume-Uni, la Suède et la Suisse—du soutien qu’ils apportent à ses activités. 
 
Copyright © UNRISD. De courts extraits de cette publication pourront être reproduits, sans altération et sans autorisa-
tion, sous condition que leur source soit mentionnée. Toute demande d’autorisation de reproduction ou de traduction, 
devra être adressée à l’UNRISD, Palais des Nations, 1211 Genève 10, Suisse. 
 
Les appellations employées dans la présente publication et la présentation des données qui y figurent n’impliquent de la 
part de l’UNRISD ni de la FAO aucune prise de position quant au statut juridique des pays, territoires, villes ou zones, 
ou de leurs autorités, ni quant au tracé de leurs frontières ou limites. 
 
La responsabilité des opinions exprimées est celle de l’auteur et leur publication ne reflète pas nécessairement le point 
de vue de l’UNRISD, ni de la FAO. 

ISSN 1020-8178



 

Table des matières 

Abréviations ii 

Summary/Résumé/Resumen iii 
Summary iii 
Résumé iv 
Resumen vi 

Introduction 1 

La paupérisation du monde rural 4 
Les particularités de la famille centre-asiatique 4 
Les stratégies de survie et d’entraide dans le réseau familial 6 
Les facteurs d’exclusion sociale 9 

L’Islam d’Asie centrale: De l’institutionnalisation à la mobilisation 12 
L’islam d’État 12 
L’islam non normatif 14 
L’impact de l’islamisme sur les ruraux 20 

Réseaux, solidarités et justice dans les territoires de Dieu 22 
L’intégration des ulémas aux lois du marché 22 
Le rôle des mollahs fermiers dans le jeu économique: Entre loyauté et retrait 26 
Les formes islamiques de soutien aux pauvres 28 
Mollahs et raïs: Des protecteurs rivaux ou alliés? 31 

Conclusion 33 

Bibliographie 39 

Documents du programme de l’UNRISD Société civile et mouvements sociaux 41 
 

Tableau 
Comparaison des principales caractéristiques des mollahs fermiers dans les trois pays d’Asie centrale 26 
 
 
 

 



 

Abréviations 
 

CEI Communauté des Etats indépendants 

IFEAC Institut français d’étude sur l’Asie centrale 

OCI Organisation des conférences islamiques 

ONG Organisation non gouvernementale 

ONU Organisation des Nations Unies 

OSCE Organisation pour la sécurité et la coopération en Europe 

PC Parti communiste 

PRI Parti de la renaissance islamique 

URSS Union des républiques socialistes soviétiques 

US Etats-Unis 

USAID Agence des Etats-Unis pour le développement international 

 
 
 

ii 



 

Summary/Résumé/Resumen 
 
Summary 
This study seeks to show how rural notables (including those who identify with a fundamen-
talist form of Islam) have formed local networks, linked with other politically and economically 
based Islamic religious organizations and non-governmental organizations operating domesti-
cally and abroad, to work to reduce poverty in their villages through a revival of traditional 
forms of Islamic solidarity. These efforts are redefining the social environment for an Islamic 
population that feels abandoned by the state and faces increasing prospects of poverty. The 
emergence of these Islamic networks, which compete with central governments to control their 
societies, is rooted in the authoritarian political regimes of post-Soviet Central Asia, where au-
thoritarianism is a characteristic of traditional societies in which the teacher-disciple relation-
ship is still a prominent feature of the Islamic mystique. 
 
The study, based on data from various field surveys conducted primarily during the summer of 
2002 in three central Asian countries—Uzbekistan, Tajikistan and Kyrgyzstan—covers three main 
topics. First is the issue of rural impoverishment, examined through the lens of “families” in tra-
ditional Central Asian societies. Here, it is worth noting that the end of the Soviet system and the 
introduction of market principles occurred in a troubled social and economic environment. De-
spite the socioeconomic crisis, the major international organizations pressured the independent 
Central Asian states to transform their societies, a process that included land privatization. The 
crisis revealed the vulnerability of rural households and of certain social groups, including young 
people, whose living conditions were deteriorating rather than improving. This setting provided 
the essential prerequisites for the Islamic movement. During this period of socioeconomic change, 
the extended-family model prevalent in rural areas of Central Asia re-emerged—not out of a de-
sire to revive tradition, but rather because this approach provided the best key to survival. The 
“return” of polygamy in both rural and urban areas is perceived as a source of “revenue”, inas-
much as it allows a divorced woman or a single mother to be provided for by an already married 
man. Also bearing on this situation is the privatization of land, which has a direct effect on family 
structure and the management of household finances. At the same time, the size of rural house-
holds makes the task of survival particularly challenging. It is against this background that one 
must view the inclination of some rural households to seek refuge in Islam, an act that is less a 
demonstration of ideological conviction than an expression of dissatisfaction. 
 
Second, the study examines the dynamics by which the sense of exclusion felt by rural Islamic 
populations of Central Asia can impel them to join the Islamic movement. It provides a typol-
ogy of Central Asian Islam, dividing the religion into state Islam, non-traditional Islam and 
radical Islam, with the latter divided, in turn, into a number of different movements, of which 
some, such as the Tajik Islamic Renaissance Party, the Islamic Movement of Uzbekistan and 
Hizb ut-Tahrir, are banned. The study goes on to consider the impact of Islam on rural popula-
tions. This environment is conducive to the growth of the Islamic movement, given that the 
high degree of disorganization in production and in the management of economic resources—a 
consequence of privatization policies that exist on paper only—is felt directly. Islamic funda-
mentalists—particularly the clandestine Hizb ut-Tahrir militants, whose strong emergence coin-
cided with the weakening of the Islamic Movement of Uzbekistan forces at the time of the 
American response in 2001—are quick to address the rural population’s demands for divine 
justice. In doing so, however, they face competition from the mullahs, including the official mul-
lahs who make up the core of the local notables and who, though not themselves adherents of a 
fundamentalist Islam, engage in a highly conservative rhetoric. 
 
The third focus of the study concerns the activities of these different mullahs. They are organized 
in local networks, forming a true clan culture in the sense of Ibn Khaldun (acabiyya). A number 
of these have had access to land as a result of their clientist networks. A brief comparative ex-
amination of the status of land reform in the three countries shows that land has primarily been 
distributed to prominent figures in the community, all heads of family, some of whom are also 

iii 



 

religious figures. With the exception of the notables, most do not manage to participate in the 
market, due to severe constraints—such as the persisting interventionist role of the state in Uz-
bekistan and Tajikistan, and the struggle to meet basic survival needs. It is clear that local politi-
cal officials rely on the traditional social system to carry out the reforms dictated “from above”, 
preferring to deal directly with those who hold power, such as the mullahs. These mullahs, who 
not so long ago were themselves farmers, have developed ways of helping the poor—a strategy 
consistent with the spirit of the Islamic religion—most notably through various forms of char-
ity, such as zakat. In reality, however, they are merely exploiting the prevailing confusion and 
sense of injustice, offering up Islamic solidarity as a balm. These disadvantaged Islamic popula-
tions, having benefited from the aid, willingly adopt the religious ideals being promoted, in 
what is perceived as an effort to return the favor. In this way, aid to those most in need creates a 
relationship between the official mullahs and the leaders of the restructured agricultural organi-
zations (raïs). This phenomenon is illustrated by the cases of two rural Tajik localities (near 
Gharm and Hissar), which highlight the complex political game in which religious figures and 
those who hold political and economic power confront one another in a struggle to control the 
wealth of the state and the trust of the people. 
 
Habiba Fathi is a researcher at the French Institute of Central Asian Studies (IFEAC) in Tashkent, 
Uzbekistan. This paper was prepared under the UNRISD project on Evolving Agricultural Struc-
tures and Civil Society in Transitional Countries: The Case of Central Asia, which was carried out 
between 2002 and 2003. The project was implemented in close collaboration with the Food and 
Agriculture Organization of the United Nations (FAO). Santiago Funes, then Director of the Rural 
Development Division, initially sponsored the project, and David Palmer from the Land Tenure 
Service helped to ensure liaison. At UNRISD, the project was led by Kléber B. Ghimire, with re-
search assistance from Francesca Bossano, Lucy Earle and Behzod Mingboev, and secretarial as-
sistance from Anita Tombez. 
 
 
 
Résumé 
Cette étude vise à montrer comment des notables ruraux, y compris ceux se réclamant de 
l’islamisme, organisés en réseaux locaux, eux-mêmes connectés à d’autres réseaux nationaux 
fondés sur le politique ou l’économique et extérieurs (organisations religieuses ou ONG 
islamiques), cherchent à réduire la pauvreté dans leur propre village en réactivant des formes 
traditionnelles de solidarité islamique. Ils proposent en effet un encadrement de l’espace social 
destiné à une population musulmane qui se sent délaissée par l’État et qui est en voie de 
paupérisation. Le succès de la mise en place des réseaux de solidarité islamique qui rivalisent 
avec le pouvoir central en se disputant le contrôle de la société tire ses racines dans le système 
politique autoritaire des pays de l’Asie centrale post-soviétique, schéma caractéristique des 
sociétés traditionnelles encore très marquées par la relation entre maître et disciple prévalant 
dans la mystique musulmane. 
 
L’étude s’appuie sur des données tirées de diverses enquêtes de terrain menées essentiellement 
durant l’été 2002 dans trois pays d’Asie centrale: l’Ouzbékistan, le Tadjikistan et le Kirghizistan. 
Elle est organisée autour de trois thèmes. Le premier thème est consacré à la paupérisation du 
monde rural à travers l’objet “famille” dans les sociétés traditionnelles centre-asiatiques. Il n’est 
pas sans intérêt de rappeler que la sortie du système soviétique et l’introduction des lois du 
marché se produisent dans un environnement social et économique déstructuré. En dépit d’une 
crise socio-économique, les grandes instances internationales poussent les États indépendants 
d’Asie centrale à transformer leurs sociétés suivant différentes étapes dont l’une d’entre elles 
porte sur la politique de privatisation de la terre. Cette crise socio-économique a révélé au grand 
jour la vulnérabilité des ménages ruraux et de certains groupes sociaux comme, par exemple, 
les jeunes qui voient leurs conditions de vie non pas s’améliorer mais, au contraire, se détériorer 
et qui fournissent l’essentiel de la contestation islamique. En période de transformations socio-
économiques, on note que le modèle de la famille élargie, majoritaire dans les campagnes 
centre-asiatiques, refait surface non pas par souci de “retraditionnalisation” mais plutôt parce 

iv 



 

qu’il permet de développer des logiques de survie. La polygamie, dont le “retour” est 
également observé tant à la campagne qu’à la ville, est elle-même perçue comme une forme de 
“revenus” dans la mesure où elle permet à une femme divorcée ou laissée seule avec ses enfants 
d’être prise en charge par un homme déjà marié. La privatisation de la terre a une incidence 
directe sur l’organisation des formes de familles et de la gestion de leur économie domestique. 
L’importance de la taille des ménages ruraux rend particulièrement difficile la course à la 
survie. Et, c’est ce qui incite certains de ces ménages ruraux à se réfugier dans l’islamisme non 
pas par conviction idéologique mais plutôt pour exprimer leur mécontentement. 
 
Le deuxième thème de l’étude s’interroge sur l’islam centre-asiatique et cherche à montrer 
comment l’exclusion d’une population musulmane issue du monde rural peut la faire basculer 
dans la mobilisation islamique. Après avoir dressé une typologie de l’islam centre-asiatique qui 
est divisé entre un islam d’État, un islam non normatif et un islam radical lui-même divisé en 
plusieurs tendances dont certaines sont illégales (Parti de la renaissance islamique tadjik, le 
Mouvement islamique d’Ouzbékistan et le Hizb ut-Tahir), une attention particulière sera portée 
à l’impact de l’islamisme sur les ruraux. Le monde rural offre un terrain favorable au dévelop-
pement de la contestation islamique parce qu’il est directement touché par la désorganisation 
du système de production et de gestion des ressources économiques, conséquence de la priva-
tisation qui, au demeurant, n’existe que sur papier. Les islamistes, notamment les militants clan-
destins du Hizb ut-Tahrir, devenus extrêmement actifs depuis l’affaiblissement des troupes du 
Mouvement islamique d’Ouzbékistan lors de la riposte américaine en 2001, ambitionnent 
désormais de répondre aux attentes des ruraux en quête d’une justice de Dieu. Toutefois, ils 
sont concurrencés dans cette entreprise par des mollahs, y compris des mollahs officiels, qui cons-
tituent le corps des notabilités locales et qui, eux, même s’ils ne se réclament pas de l’islamisme, 
ont un discours très conservateur. 
 
Le troisième thème examine justement l’action de ces divers mollahs organisés en réseaux locaux 
et qui forment une véritable culture de clan dans le sens ou l’entend Ibn Khaldun (acabiyya). En 
effet, plusieurs d’entre eux ont eu accès à la terre grâce à leurs réseaux clientélistes. Après un 
bref examen de l’état des réformes agraires dans les trois pays étudiés dans une perspective 
comparative, on en déduit que la terre a été principalement distribuée à des hommes de 
confiance, tous chefs de famille, dont des personnalités religieuses. La plupart d’entre eux, à 
l’exception sans doute des notables, ne parviennent pas à intégrer le marché en raison des 
lourdes contraintes qui pèsent sur eux, comme, entre autres, le rôle encore interventionniste de 
l’État (Ouzbékistan, Tadjikistan) et se “débrouillent” pour assurer leur propre consommation 
alimentaire. On s’aperçoit que les autorités politiques locales s’appuient sur des sociabilités 
traditionnelles pour mener la politique de réformes dictée “par le haut”, préférant directement 
traiter avec des hommes de pouvoir, tels que les mollahs. Ces mollahs ont récemment eu le statut 
de fermiers et se mettent à déployer des formes de soutien aux pauvres, stratégie qui s’inscrit 
dans l’esprit de la religion musulmane, notamment par l’observance d’aumônes diverses, 
comme, par exemple, la zakat. Mais en réalité, ceux-ci ne font qu’exploiter leur situation de 
désarroi et de révolte contre l’injustice en leur offrant des espaces de solidarité islamiques. En 
échange de ce soutien, ces populations musulmanes déshéritées n’hésitent pas à adhérer à leurs 
idéaux religieux, ce qui est perçu comme un contre-don. L’aide aux plus défavorisés découle 
aussi des rapports entre mollahs officiels et présidents des structures agricoles réorganisées 
(raïs). Cela est notamment illustré par deux cas de figure observés dans deux localités rurales 
situées au Tadjikistan (près de Gharm et Hissar) et qui mettent ainsi en relief le jeu politique 
complexe dans lequel les religieux et les représentants du pouvoir politico-économique peuvent 
s’affronter pour le contrôle des richesses de l’État et la croyance des hommes. 
 
Habiba Fathi est chercheuse à l’Institut français d’études sur l’Asie centrale (IFEAC) à Tashkent, 
Ouzbékistan. Ce rapport a été préparé dans le cadre du projet de l’UNRISD sur l’Evolution des 
structures agricoles et la société civile dans les pays en transition: Le cas de l’Asie centrale. Ce 
projet, mené entre 2002 et 2003, a été mis en oeuvre en étroite collaboration avec l’Organisation 
des Nations Unies pour l’alimentation et l’agriculture (FAO). Lorsque le projet a débuté, il a 
reçu un soutien financier de Santiago Funes, alors Directeur de la Division du développement 

v 



 

rural. David Palmer, du Service des régimes fonciers nous a alors aidé à maintenir la liaison. A 
l’UNRISD, le projet a été dirigé par Kléber B. Ghimire avec l’aide de Francesca Bossano, Lucy 
Earle, Behzod Mingboev et Anita Tombez. 
 
 
 
Resumen 
Este estudio tiene por objeto revelar cómo algunos ciudadanos importantes del medio rural (nota-
bles rurales), incluidos aquellos que se identifican con el islamismo, organizados en redes locales, 
conectadas a su vez con otras redes nacionales basadas en principios políticos o económicos, y con 
redes exteriores (organizaciones religiosas u ONG islámicas); se esfuerzan por reducir la pobreza 
en sus propias aldeas a través de la reactivación de formas tradicionales de solidaridad islámica. 
Proponen una supervisión del espacio social destinado a una población musulmana que se siente 
abandonada por el Estado y que está empobreciéndose progresivamente. El éxito del estableci-
miento de redes de solidaridad islámica que rivalizan con el poder central, al disputarse el control 
de la sociedad, tiene sus raíces en el sistema político autoritario de los países del Asia central post-
soviética, esquema característico de las sociedades tradicionales aún muy marcadas por la relación 
entre maestro y discípulo que prevalece en la mística musulmana. 
 
El estudio se basa en los resultados de diversas encuestas en campo realizadas fundamental-
mente en el verano de 2002 en tres países de Asia central: Uzbekistán, Tayikistán y Kirguistán. 
Se organiza en torno a tres temas. El primer tema está dedicado al empobrecimiento progresivo 
del medio rural, a través del estudio de la “familia” en las sociedades tradicionales centroasiáti-
cas. Conviene recordar que la salida del sistema soviético y la introducción de las leyes del mer-
cado se producen en un entorno social y económico desestructurado. A pesar de una crisis so-
cioeconómica, las grandes instancias internacionales obligan a los Estados independientes de 
Asia central a transformar sus sociedades siguiendo diferentes etapas, una de las cuales se re-
fiere a la política de privatización de la tierra. Esta crisis socioeconómica reveló ampliamente la 
vulnerabilidad de los hogares rurales y de ciertos grupos sociales como, por ejemplo, los jóve-
nes, conscientes de que sus condiciones de vida no sólo no mejoran, sino que se deterioran, y 
que constituyen el núcleo de la oposición islámica. En un período de transformaciones socioe-
conómicas, se observa el resurgimiento del modelo de la familia ampliada, mayoritario en el 
entorno rural centroasiático, no tanto por la preocupación por la “retradicionalización”, sino 
porque este modelo permite desarrollar una lógica de supervivencia. La poligamia, cuyo “re-
greso” se observa tanto en la ciudad como en el campo, se percibe como una forma de “ingre-
sos”, en la medida en que permite que una mujer divorciada o abandonada con sus hijos pueda 
estar a cargo de un hombre casado. La privatización de la tierra tiene consecuencias directas en 
la organización de las formas de familia y en la gestión de su economía doméstica. El tamaño de 
las familias rurales dificulta particularmente la lucha por la supervivencia. Y esto es precisa-
mente lo que incita a algunas de estas familias rurales a refugiarse en el islamismo, no tanto por 
convicción ideológica, sino para expresar su descontento. 
 
El segundo tema del estudio examina el islamismo en Asia central y pretende mostrar cómo la 
exclusión de una población musulmana procedente del mundo rural puede orillar a esta pobla-
ción a inclinarse por la movilización islámica. Tras haber elaborado una tipología de islamismo 
centroasiático, que se divide entre un islamismo estatal, un islamismo no normativo, y un isla-
mismo radical dividido a su vez en diversas tendencias, algunas de ellas ilegales (Partido del 
Renacimiento Islámico Tayiko, Movimiento Islámico de Uzbekistán y Movimiento Hizb ut-
Tahir); se prestará particular atención a los efectos del islamismo en la población rural. El ám-
bito rural ofrece un terreno propicio para el desarrollo de la oposición islámica, al estar direc-
tamente afectado por la desorganización del sistema de producción y gestión de los recursos 
económicos, consecuencia de la privatización que, por lo demás, sólo figura por escrito. Los is-
lamistas, en particular los militantes clandestinos del Hizb ut-Tahrir, sumamente activos desde 
el debilitamiento de las tropas del Movimiento Islámico de Uzbekistán durante la represalia 
estadounidense en 2001, ambicionan responder en lo sucesivo a las expectativas de la población 
rural en busca de la justicia divina. Sin embargo, en esta empresa se enfrentan con los intereses 

vi 

预览已结束，完整报告链接和二维码如下：
https://www.yunbaogao.cn/report/index/report?reportId=5_21353


